


PAPA LEÃO XIV

AUDIÊNCIAS GERAIS DAS QUARTAS-FEIRAS

Ciclo de Catequeses 
sobre o Concílio Vaticano II através dos seus Documentos.

Fonte: 
vatican.va

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/audiences/2026.index.html


Quarta-feira, 7 de janeiro de 2026

Catequese introdutória

Irmãos e irmãs, bom dia e bem-vindos!

Após o Ano jubilar, durante o qual pudemos meditar sobre os mistérios
da vida de Jesus, iniciamos um novo ciclo de catequeses que será dedicado
ao Concílio Vaticano II e à releitura dos seus Documentos. Trata-se de uma
ocasião preciosa para redescobrir a beleza e a importância deste evento
eclesial. São João Paulo II, no final do Jubileu do Ano 2000, afirmava
assim: «Sinto ainda mais intensamente o dever de indicar o Concílio como
a grande graça de que beneficiou a Igreja no século XX» (Carta apostólica
Novo millennio ineunte, 57).

Com o aniversário do Concílio de Niceia, em 2025 pudemos recordar os
60 anos do Concílio Vaticano II. Embora o tempo que nos separa daquele
evento não seja tão longo, é igualmente verdade que a geração de Bispos,
teólogos e crentes do Vaticano II já não existe. Portanto, enquanto sentimos
o apelo a não anular a sua profecia e a continuar a procurar formas e meios
para pôr em prática as suas intuições, será importante conhecê-lo
novamente de perto, e fazê-lo não através do “ouvir dizer”, nem das
interpretações que lhe foram dadas, mas relendo os seus Documentos e
refletindo sobre o seu conteúdo. Com efeito, trata-se do Magistério que
ainda hoje constitui a estrela polar do caminho da Igreja. Como ensinava
Bento XVI, «com o passar dos anos, os Documentos conciliares não
perderam atualidade; os seus ensinamentos revelam-se particularmente
pertinentes em relação às novas instâncias da Igreja e da atual sociedade
globalizada» (Primeira mensagem no final da Missa com os Cardeais
eleitores, 20 de abril de 2005).

Quando o Papa São João XXIII inaugurou a assembleia conciliar, em 11
de outubro de 1962, falou dele como da aurora de um dia de luz para toda a
Igreja. O trabalho dos numerosos Padres convocados, provenientes das
Igrejas de todos os continentes, abriu efetivamente o caminho para uma
nova era eclesial. Depois de uma rica reflexão bíblica, teológica e litúrgica,

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_po.htm
https://www.vatican.va/jubilee_2000/index_po.htm
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/pont-messages/2005/documents/hf_ben-xvi_mes_20050420_missa-pro-ecclesia.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html


que atravessou o século XX, o Concílio Vaticano II redescobriu o rosto de
Deus como Pai que, em Cristo, nos chama a ser seus filhos; olhou para a
Igreja à luz de Cristo, luz das nações, como mistério de comunhão e
sacramento de unidade entre Deus e o seu povo; iniciou uma importante
reforma litúrgica, colocando no centro o mistério da salvação e a
participação ativa e consciente de todo o Povo de Deus. Ao mesmo tempo,
ajudou-nos a abrir-nos ao mundo e a enfrentar as mudanças e os desafios da
época moderna no diálogo e na corresponsabilidade, como uma Igreja que
deseja abrir os braços à humanidade, fazendo ressoar as esperanças e as
angústias dos povos e colaborando na construção de uma sociedade mais
justa e fraterna.

Graças ao Concílio Vaticano II, «a Igreja torna-se palavra; a Igreja faz-
se mensagem; a Igreja torna-se diálogo» (São Paulo VI, Carta enc.
Ecclesiam suam, 67), comprometendo-se a procurar a verdade através do
caminho do ecumenismo, do diálogo inter-religioso e do diálogo com as
pessoas de boa vontade.

Este espírito, esta atitude interior, deve caraterizar a nossa vida
espiritual e a ação pastoral da Igreja, porque ainda devemos realizar mais
plenamente a reforma eclesial em chave ministerial e, diante dos desafios
atuais, somos chamados a permanecer atentos intérpretes dos sinais dos
tempos, alegres anunciadores do Evangelho, corajosas testemunhas de
justiça e paz. D. Albino Luciani, futuro Papa João Paulo I, então Bispo de
Vittorio Veneto, no início do Concílio escreveu profeticamente: «Existe,
como sempre, a necessidade de realizar não tanto organismos ou métodos e
estruturas, mas uma santidade mais profunda e vasta. [...] Pode ser que os
frutos ótimos e abundantes de um Concílio se vejam após séculos e
amadureçam superando com dificuldade contrastes e situações adversas».
[1] Assim, redescobrir o Concílio como afirmou o Papa Francisco, ajuda-
nos a «devolver a primazia a Deus, a uma Igreja que seja louca de amor
pelo seu Senhor e por todos os homens, por Ele amados» (Homilia no 60º
aniversário do início do Concílio Vaticano II, 11 de outubro de 2022).

Irmãos e irmãs, o que São Paulo VI disse aos Padres conciliares no final
dos trabalhos continua a ser também para nós, hoje, um critério de
orientação; ele afirmou que tinha chegado a hora da partida, de deixar a

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2022/documents/20221011-omelia-60concilio.html


assembleia conciliar para ir ao encontro da humanidade, levando-lhe a boa
nova do Evangelho, na consciência de ter vivido um tempo de graça em que
se condensavam passado, presente e futuro: «O passado, porque aqui está
congregada a Igreja de Cristo, com a sua tradição, a sua história, os seus
Concílios, os seus Doutores, os seus Santos. [...] O presente, porque nos
despedimos para ir ao encontro do mundo de hoje, com as suas misérias, as
suas dores, os seus pecados, mas também com as suas conquistas
prodigiosas, os seus valores, as suas virtudes. [...] Depois, o futuro está lá,
no apelo imperioso dos povos por uma maior justiça, na sua vontade de paz,
na sua sede consciente ou inconsciente de uma vida mais elevada:
precisamente aquela que a Igreja de Cristo pode e quer oferecer-lhes» (São
Paulo VI, Mensagem aos Padres conciliares, 8 de dezembro de 1965).

Também para nós é assim. Aproximando-nos dos Documentos do
Concílio Vaticano II e redescobrindo a sua profecia e atualidade, acolhamos
a rica tradição da vida da Igreja e, ao mesmo tempo, interroguemo-nos
sobre o presente e renovemos a alegria de correr ao encontro do mundo,
para lhe levar o Evangelho do reino de Deus, reino de amor, justiça e paz.

Notas

[1] A. Luciani – Giovanni Paolo I, Note sul Concilio, em Opera omnia,
vol. II, Vittorio Veneto 1959-1962. Discorsi, scritti, articoli, Padova 1988,
451-453.

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651208_epilogo-concilio-padri.html


Quarta-feira, 14 de janeiro de 2026

CONSTITUIÇÃO DOGMÁTICA DEI VERBUM.

1. Deus fala aos homens como amigos

Prezados irmãos e irmãs, bom dia e bem-vindos!

Demos início ao ciclo de catequeses sobre o Concílio Vaticano II. Hoje
começamos a aprofundar a Constituição dogmática Dei Verbum, sobre a
Revelação divina. Trata-se de um dos documentos mais bonitos e
importantes da assembleia conciliar e, para nos introduzir, pode ser útil
recordar as palavras de Jesus: «Já não vos chamo servos, porque o servo
não sabe o que faz o seu senhor; mas chamei-vos amigos, porque vos dei a
conhecer tudo o que ouvi do meu Pai» (Jo 15, 15). Este é um ponto
fundamental da fé cristã, que a Dei Verbum nos recorda: Jesus Cristo
transforma radicalmente a relação do homem com Deus, que doravante será
uma relação de amizade. Por isso, a única condição da nova aliança é o
amor.

Comentando esta passagem do quarto Evangelho, Santo Agostinho
insiste sobre a perspetiva da graça, a única que nos pode tornar amigos de
Deus no seu Filho (Comentário ao Evangelho de João, Homilia 86). Com
efeito, um antigo provérbio dizia: “Amicitia aut pares invenit, aut facit”, “A
amizade nasce entre iguais, ou torna-os iguais”. Não somos iguais a Deus,
mas é o próprio Deus que nos torna semelhantes a Ele no seu Filho.

Por isso, como podemos ver em toda a Escritura, na Aliança há um
primeiro momento de distância, pois o pacto entre Deus e o homem
permanece sempre assimétrico: Deus é Deus e nós somos criaturas; mas,
com a vinda do Filho na carne humana, a Aliança abre-se ao seu fim último:
em Jesus, Deus torna-nos filhos e chama-nos a tornar-nos semelhantes a Ele
na nossa frágil humanidade. Assim, a nossa semelhança com Deus não se
alcança através da transgressão e do pecado, como sugere a serpente a Eva
(cf. Gn 3, 5), mas na relação com o Filho que se fez homem.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_po.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html


As palavras do Senhor Jesus que recordamos – “chamei-vos amigos” –
são retomadas precisamente na Constituição Dei Verbum, que afirma: «Em
virtude desta revelação, Deus invisível (cf. Cl 1, 15; 1 Tm 1, 17), na riqueza
do seu amor, fala aos homens como amigos (cf. Ex 33, 11; Jo 15, 14-15) e
convive com eles (cf. Br 3, 38), para os convidar e admitir à comunhão com
Ele» (n. 2). O Deus do Génesis já se relacionava com os progenitores,
dialogando com eles (cf. Dei Verbum, 3); e quando, através do pecado, este
diálogo se interrompe, o Criador não se cansa de procurar o encontro com
as suas criaturas e de estabelecer, de tempos em tempos, uma Aliança com
elas. Na Revelação cristã, ou seja, quando Deus, para vir à nossa procura, se
faz carne no seu Filho, o diálogo que se tinha interrompido é restabelecido
de maneira definitiva: a Aliança é nova e eterna, nada pode separar-nos do
seu amor. Portanto, a Revelação de Deus tem o caráter dialógico da
amizade e, como acontece na experiência da amizade humana, não suporta
o mutismo, mas alimenta-se do intercâmbio de palavras verdadeiras.

A Constituição Dei Verbum recorda-nos também isto: Deus fala
connosco. É importante compreender a diferença entre a palavra e a
tagarelice: esta última limita-se à superfície, não realiza uma comunhão
entre as pessoas, enquanto nas relações autênticas, a palavra não serve
apenas para trocar informações e notícias, mas para revelar quem somos. A
palavra possui uma dimensão reveladora que cria uma relação com o outro.
Assim, quando falar connosco, Deus revela-se como Aliado que nos
convida à amizade com Ele.

Nesta perspetiva, a primeira atitude a cultivar é a escuta, para que a
Palavra divina possa penetrar nas nossas mentes e corações; ao mesmo
tempo, somos chamados a falar com Deus, não para lhe comunicar o que
Ele já sabe, mas para nos revelarmos a nós mesmos.

Daí a necessidade da oração, na qual somos chamados a viver e cultivar
a amizade com o Senhor. Isto realiza-se, em primeiro lugar, na oração
litúrgica e comunitária, onde não somos nós que decidimos o que ouvir da
Palavra de Deus, mas é Ele mesmo que nos fala por intermédio da Igreja;
além disso, cumpre-se na prece pessoal, que acontece na intimidade do
coração e da mente. No dia e na semana do cristão não pode faltar o tempo

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html


dedicado à oração, à meditação e à reflexão. Só quando falamos com Deus
podemos também falar de Deus.

A nossa experiência diz-nos que as amizades podem terminar devido a
algum gesto clamoroso de rutura, ou por causa de uma série de desatenções
diárias, que desgastam a relação a ponto de a perder. Se Jesus nos chama a
ser amigos, procuremos não deixar este apelo sem uma resposta.
Acolhamo-lo, cuidemos desta relação e descobriremos que a nossa salvação
consiste precisamente na amizade com Deus.



Quarta-feira, 21 de janeiro de 2026

CONSTITUIÇÃO DOGMÁTICA DEI VERBUM.

2. Jesus Cristo, revelador do Pai

Prezados irmãos e irmãs, bom dia e bem-vindos!

Damos continuidade às catequeses sobre a Constituição dogmática Dei
Verbum, do Concílio Vaticano II, sobre a Revelação divina. Vimos que Deus
se revela num diálogo de aliança, no qual se dirige a nós como a amigos.
Portanto, trata-se de um conhecimento relacional, que não comunica
somente ideias, mas compartilha uma história e chama à comunhão na
reciprocidade. O cumprimento desta revelação realiza-se num encontro
histórico e pessoal, no qual o próprio Deus se oferece a nós, tornando-se
presente, e nós descobrimo-nos conhecidos na nossa verdade mais
profunda. Foi o que aconteceu em Jesus Cristo. O Documento diz: «A
verdade profunda, tanto a respeito de Deus como a respeito da salvação dos
homens, manifesta-se-nos por esta revelação em Cristo, que é
simultaneamente o mediador e a plenitude de toda a revelação» ( DV, 2).

Jesus revela-nos o Pai, envolvendo-nos na própria relação com Ele. No
Filho enviado por Deus Pai, «os homens [...] têm acesso ao Pai no Espírito
Santo e tornam-se participantes da natureza divina» (ibid.). Assim,
chegamos ao pleno conhecimento de Deus, entrando na relação do Filho
com o seu Pai, em virtude da ação do Espírito. Atesta-o, por exemplo, o
evangelista Lucas, quando nos descreve a prece de júbilo do Senhor:
«Nesse mesmo instante, [Jesus] estremeceu de alegria sob a ação do
Espírito Santo e disse: “Bendigo-te, ó Pai, Senhor do Céu e da Terra, porque
escondeste estas coisas aos sábios e aos inteligentes, e as revelaste aos
pequeninos. Sim, Pai, porque tudo isso foi do teu agrado. Tudo me foi
entregue por meu Pai, e ninguém conhece quem é o Filho senão o Pai, nem
quem é o Pai senão o Filho e aquele a quem o Filho houver por bem
revelar-lhe» (Lc 10, 21-22).

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_po.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html


Graças a Jesus, conhecemos Deus como somos conhecidos por Ele (cf.
Gl 4, 9; 1 Cor 13, 13). Na verdade, em Cristo, Deus comunicou-nos a si
mesmo e, ao mesmo tempo, manifestou-nos a nossa verdadeira identidade
de filhos, criados à imagem do Verbo. Este «Verbo eterno ilumina todos os
homens» (DV, 4), revelando a sua verdade no olhar do Pai: «O teu Pai, que
vê no segredo, recompensar-te-á» (Mt 6, 4.6.8), diz Jesus; e acrescenta que
«o Pai conhece as nossas necessidades» (cf. Mt 6, 32). Jesus Cristo é o lugar
onde reconhecemos a verdade de Deus Pai, enquanto nos descobrimos
conhecidos por Ele como filhos no Filho, chamados ao mesmo destino de
vida plena. São Paulo escreve: «Ao chegar a plenitude dos tempos, Deus
enviou o seu Filho [...] para que recebêssemos a adoção de filhos. E porque
sois filhos, Deus enviou ao nosso coração o Espírito [do seu Filho], que
clama: “Abbá! Pai!”» (Gl 4, 4-6).

Além disso, Jesus Cristo é revelador do Pai com a própria humanidade.
Precisamente porque é o Verbo encarnado que habita entre os homens,
Jesus revela-nos Deus com a sua humanidade verdadeira e íntegra: «Por
isso – diz o Concílio – vê-lo é ver o Pai (cf. Jo 14, 9), com toda a sua
presença e manifestação da sua pessoa, com palavras e obras, sinais e
milagres, e sobretudo com a sua morte e gloriosa ressurreição, enfim com o
envio do Espírito de verdade, completa e confirma... a revelação» (DV, 4).
Para conhecer Deus em Cristo, devemos acolher a sua humanidade integral:
a verdade de Deus não se revela plenamente, quando se priva o humano de
algo, assim como a integridade da humanidade de Jesus não diminui a
plenitude do dom divino. É o humano integral de Jesus que nos revela a
verdade do Pai (cf. Jo 1, 18).

Quem nos salva e nos convoca não são apenas a morte e a ressurreição
de Jesus, mas a sua própria pessoa: o Senhor que se encarna, nasce, cura,
ensina, sofre, morre, ressuscita e permanece entre nós. Por isso, para honrar
a grandeza da Encarnação, não é suficiente considerar Jesus como o canal
de transmissão de verdades intelectuais. Se Jesus tem um corpo real, a
comunicação da verdade de Deus realiza-se naquele corpo, com o seu modo
próprio de perceber e sentir a realidade, com a sua maneira de habitar o
mundo e de o atravessar. É o próprio Jesus que nos convida a partilhar o seu
olhar sobre a realidade: «Olhai para as aves do céu – diz – não semeiam,



nem ceifam, nem recolhem em celeiros; e o vosso Pai celeste alimenta-as.
Não valeis vós mais do que elas?» (Mt 6, 26).

Irmãos e irmãs, seguindo até ao fim o caminho de Jesus, chegamos à
certeza de que nada nos poderá separar do amor de Deus: «Se Deus é por
nós – escreve ainda São Paulo – quem será contra nós? Ele, que não poupou
o próprio Filho, [...] como não havia de nos dar também, com Ele, todas as
coisas?» (Rm 8, 31-32). Graças a Jesus, o cristão conhece Deus Pai,
abandonando-se com confiança a Ele!



Quarta-feira, 28 de janeiro de 2026

CONSTITUIÇÃO DOGMÁTICA DEI VERBUM.

3. Um único depósito sagrado. A relação entre a Escritura e a Tradição.

Estimados irmãos e irmãs, bom dia e bem-vindos!

Dando continuidade à leitura da Constituição conciliar Dei Verbum
sobre a Revelação divina, hoje refletimos sobre a relação entre a Sagrada
Escritura e a Tradição. Podemos tomar como pano de fundo duas cenas
evangélicas. Na primeira, que tem lugar no Cenáculo, Jesus, no seu grande
discurso-testamento dirigido aos discípulos, afirma: «Eu disse-vos isto
estando convosco. Mas o Consolador, o Espírito Santo que o Pai enviará em
meu nome, Ele ensinar-vos-á todas as coisas e recordar-vos-á tudo o que
vos tenho dito. [...] Quando vier o Espírito da verdade, Ele guiar-vos-á para
a verdade total» (Jo 14, 25-26; 16, 13). A segunda cena leva-nos, ao
contrário, até às colinas da Galileia. Jesus ressuscitado mostra-se aos
discípulos, surpreendidos e duvidosos, confiando-lhes uma missão: «Ide,
pois, ensinai todas as nações [...] ensinando-as a cumprir tudo o que vos
tenho mandado» (Mt 28, 19-20). Em ambas estas cenas é evidente o íntimo
nexo entre a palavra pronunciada por Cristo e a sua difusão ao longo dos
séculos. É quanto afirma o Concílio Vaticano II, recorrendo a uma imagem
sugestiva: «A sagrada Tradição e a Sagrada Escritura estão intimamente
ligadas e compenetradas entre si. Com efeito, derivando ambas da mesma
fonte divina, formam como que uma só coisa e tendem para o mesmo fim»
(Dei Verbum, 9). A Tradição eclesial ramifica-se ao longo da história
através da Igreja que ampara, interpreta, encarna a Palavra de Deus. O
Catecismo da Igreja Católica (cf. n. 113) remete, a tal respeito, para um
lema dos Padres da Igreja: «A Sagrada Escritura está inscrita no coração da
Igreja antes do que em instrumentos materiais», isto é, no texto sagrado. No
sulco das palavras de Cristo supracitadas, o Concílio afirma que «a
Tradição apostólica progride na Igreja com a assistência do Espírito Santo»
(DV, 8). Isto acontece com a compreensão plena, através da «contemplação
e estudo dos crentes», mediante a experiência que nasce da «íntima
compreensão das coisas espirituais» e, sobretudo, com a pregação dos

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html


sucessores dos apóstolos, que receberam «um carisma seguro da verdade».
Em síntese, «na sua doutrina, vida e culto, a Igreja perpetua e transmite a
todas as gerações tudo aquilo em que acredita» (ibid.). A este respeito, é
famosa a expressão de São Gregório Magno: «A Sagrada Escritura cresce
com quantos a leem». [1] E já Santo Agostinho afirmava que «é um só o
discurso de Deus que se desenvolve em toda a Escritura e um só é o Verbo
que ressoa nos lábios de tantos santos». [2] Portanto, a Palavra de Deus não
é fossilizada, mas constitui uma realidade viva e orgânica que se desenvolve
e cresce na Tradição. Graças ao Espírito Santo, esta última compreende-a na
riqueza da sua verdade, encarnando-a nas coordenadas mutáveis da história.
Nesta linha, é sugestivo o que propunha o santo Doutor da Igreja John
Henry Newman, na sua obra intitulada Ensaio sobre o desenvolvimento da
doutrina cristã. Ele afirmava que o cristianismo, quer como experiência
comunitária quer como doutrina, é uma realidade dinâmica, da maneira
indicada pelo próprio Jesus com as parábolas da semente (cf. Mc 4, 26-29):
uma realidade viva que se desenvolve graças a uma força vital interior.[3] O
apóstolo Paulo exorta várias vezes o seu discípulo e colaborador Timóteo:
«Ó Timóteo, conserva o depósito que te foi confiado» (1 Tm 6, 20; cf. 2 Tm
1, 12.14). Na Constituição dogmática Dei Verbum ressoa este texto paulino,
quando diz: «A sagrada Tradição e a Sagrada Escritura constituem um só
depósito da Palavra de Deus confiado à Igreja», interpretado pelo
«magistério vivo da Igreja, cuja autoridade é exercida em nome de Jesus
Cristo» (n. 10). “Depósito” é um termo que, na sua matriz original, é de
natureza jurídica e impõe ao depositário o dever de conservar o conteúdo,
que neste caso é a fé, e de o transmitir intacto. Ainda hoje o “depósito” da
Palavra de Deus está nas mãos da Igreja e todos nós, nos vários ministérios
eclesiais, devemos continuar a conservá-lo na sua integridade, como estrela
polar para o nosso caminho na complexidade da história e da existência.
Caríssimos, para concluir ouçamos novamente a Dei Verbum, que exalta a
interligação entre a Sagrada Escritura e a Tradição: elas – afirma – estão tão
ligadas e unidas entre si que não podem existir independentemente e, juntas,
segundo o modo que lhes é próprio, sob a ação de um único Espírito Santo,
contribuem eficazmente para a salvação das almas (cf. n. 10).

NOTAS



[1] Homiliae in Ezechielem I, VII, 8: PL 76, 843D.

[2] Enarrationes in Psalmos 103, IV, 1

[3] Cf. J.H. Newman, Lo sviluppo della dottrina cristiana [“Ensaio
sobre o desenvolvimento da doutrina cristã”], Milão 2003, p. 104.



Quarta-feira, 4 de fevereiro de 2026

CONSTITUIÇÃO DOGMÁTICA DEI VERBUM.

4. A Sagrada Escritura: Palavra de Deus com palavras humanas.

Prezados irmãos e irmãs, bom dia e bem-vindos!

A Constituição conciliar Dei Verbum, sobre a qual refletimos nestas
semanas, indica na Sagrada Escritura, lida na Tradição viva da Igreja, um
espaço privilegiado de encontro em que Deus continua a falar aos homens e
mulheres de todos os tempos, a fim de que, ouvindo-o, possam conhecê-lo e
amá-lo. Contudo, os textos bíblicos não foram escritos numa linguagem
celestial ou sobre-humana. Com efeito, como nos ensina também a
realidade quotidiana, duas pessoas que falam línguas diferentes não se
entendem, não podem dialogar, não conseguem estabelecer uma relação.
Em certos casos, fazer-se compreender pelo outro constitui um primeiro ato
de amor. Por isso, Deus escolhe falar servindo-se de linguagens humanas, e
assim vários autores, inspirados pelo Espírito Santo, redigiram os textos da
Sagrada Escritura. Como recorda o documento conciliar, «as palavras de
Deus, expressas por línguas humanas, tornaram-se intimamente
semelhantes à linguagem humana, como outrora o Verbo do eterno Pai se
assemelhou aos homens, tomando a carne da fraqueza humana» (DV, 13).
Portanto, não só no seu conteúdo, mas também na linguagem, a Escritura
revela a condescendência misericordiosa de Deus para com os homens e o
seu desejo de se aproximar deles.

Ao longo da história da Igreja, estudou-se a relação existente entre o
Autor divino e os autores humanos dos textos sagrados. Durante vários
séculos, muitos teólogos preocuparam-se em defender a inspiração divina
da Sagrada Escritura, considerando os autores humanos quase como
simples instrumentos passivos do Espírito Santo. Em tempos mais recentes,
a reflexão revalorizou a contribuição dos hagiógrafos na redação dos textos
sagrados, a tal ponto que o documento conciliar fala de Deus como «autor»
principal da Sagrada Escritura, mas chama também aos hagiógrafos
«verdadeiros autores» dos livros sagrados (cf. DV, 11). Como observava um

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html


perspicaz exegeta do século passado, «rebaixar a operação humana à de um
simples amanuense não significa glorificar a operação divina».[1] Deus
nunca mortifica o ser humano e as suas potencialidades!

Portanto, se a Escritura é Palavra de Deus com palavras humanas,
qualquer abordagem sua que negligencie ou negue uma destas duas
dimensões é parcial. Daí decorre que uma interpretação correta dos textos
sagrados não pode prescindir do ambiente histórico em que amadureceram,
nem das formas literárias utilizadas; pelo contrário, a renúncia ao estudo
das palavras humanas de que Deus se serviu corre o risco de levar a leituras
fundamentalistas ou espiritualistas da Escritura, que atraiçoam o seu
significado. Este princípio é válido também para o anúncio da Palavra de
Deus: se ele perder o contacto com a realidade, com as esperanças e os
sofrimentos dos homens, se utilizar uma linguagem incompreensível, pouco
comunicativa ou anacrónica, será ineficaz. Em todas as épocas, a Igreja é
chamada a repropor a Palavra de Deus com uma linguagem capaz de se
encarnar na história e de alcançar os corações. Como recordava o Papa
Francisco, «sempre que procuramos voltar à fonte e recuperar o frescor
original do Evangelho, despontam novas estradas, métodos criativos, outras
formas de expressão, sinais mais eloquentes, palavras cheias de renovado
significado para o mundo atual».[2]

Por outro lado, igualmente redutora é uma leitura da Escritura que
descuide a sua origem divina e acabe por a entender como mero
ensinamento humano, como algo a estudar simplesmente do ponto de vista
técnico, ou como «um texto só do passado».[3] Pelo contrário, sobretudo
quando é proclamada no contexto da liturgia, a Escritura tenciona falar aos
crentes de hoje, tocar a sua vida presente com as suas problemáticas,
iluminar os passos a dar e as decisões a tomar. Isto só é possível quando o
crente lê e interpreta os textos sagrados sob a orientação do mesmo Espírito
que os inspirou (cf. DV, 12).

Neste sentido, a Escritura serve para alimentar a vida e a caridade dos
crentes, como recorda Santo Agostinho: «Quem pensa ter compreendido as
Escrituras divinas [...], se mediante esta compreensão não consegue levantar
o edifício da dupla caridade, de Deus e do próximo, ainda não as entendeu».
[4] A origem divina da Escritura recorda também que o Evangelho, confiado

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html


ao testemunho dos batizados, não obstante englobe todas as dimensões da
vida e da realidade, transcende-as: ele não pode ser reduzido a uma mera
mensagem filantrópica ou social, mas é o anúncio jubiloso da vida plena e
eterna que Deus nos concedeu em Jesus.

Caros irmãos e irmãs, demos graças ao Senhor porque, na sua bondade,
não deixa faltar à nossa vida o alimento essencial da sua Palavra, e oremos
a fim de que as nossas palavras, e ainda mais a nossa vida, não ofusquem o
amor de Deus nelas narrado.

NOTAS

[1] L. Alonso Schökel, La parola ispirata. La Bibbia alla luce della
scienza del linguaggio [“A palavra inspirada. A Bíblia à luz da ciência da
linguagem”], Brescia 1987, 70.

[2] Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium (24 de novembro de 2013),
11.

[3] Bento XVI, Exort. ap. pós-sin. Verbum Domini (30 de setembro de
2010), 35.

[4] Santo Agostinho, De doctrina christiana I, 36, 40.


